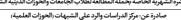


النشرة الشهرية الخاصة بحملة المطالعة لطلاب الجامعات والحوزات الدينية الشباب





# عاشوراء كماهي

2-76/812

ما هي ملامح التفسير الشامل والبنّاء لواقعة عاشوراء، والذِّي يُحقق أهداف الإمام الحسين عليه الما ويُجسّد دوافعه؟

١. لا ينبغي أن يكون لدينا تحليل أحادي لواقعة عـاشوراء، فنقول مثلًا إن الإمـام خرج فقط من أجل الأمر بالمعروفِ والنهي عن المنكر، بل يجب ان يكون تحليلنا شاملاً، لأن الإمام وقيامه كانا شاملين.

فلا بد أن يتضمّن التفسير الجوانب كافة: الأمر بالمعروف، النهى عن المنكر، الدعوة إلى التوحيد، محاربة الظلم، وساَّئر الجوانب الأخرى. لذا، المعيار الأول في التفسير البنّاء هو أن يكون شاملاً جامعًا.

٢. المعيار الثاني هو أن يكون التفسير عقلانيًّا؛ لأن البعض يدّعى ان ما وقع في كربلاء لا ينسجم مع العقل. نعم، العقل الدنيوي الحسابي لا ينسجم مع عاشوراء؛ فكيف يُعقل أن يُقدّم الإنسان أعزّ أبنائه كشاب مثل عليّ الأكبر إلى ساحة الشهادة؟ وكذلك أخًا مثل أبي الفضل العباس عليه ، وهو من أفضل الناس؟

في الحقيقة، كل هذه الأحداث لابدأن تُحلَّل على أساس مبادئ الإمام ومعرفته، وبنظرة عقلانية مستنيرة. فالعقل الذي عرفه الإمام الصادق ﷺ بقوله: «العقلُ

ما عُبد به الرحنُ واكتُسب به الجنان» هو عين العقل الذي تنسجم معه عاشوراء، بل عاشوراء هي جوهر

٣. المعيار الثالث هو أن يكون تفسير عاشوراء ذا طابع اجتماعى، فلا يمكن إعطاؤها بُعدًا فردٍيًّا بحتًا؛ لأنّ نزع البعد الاجتماعي يُفقدها القدرة على أن تكون غوذجًا

٤. المعيار الرابع هو أن يكون قابلًا للاقتداء؛ أي أن يُفهم عاشوراء بشكل يسمح للمجتمع الإسلامي

المعاصر أن يستلهم منها ويأخذها نموذجًا.

٥. من الجوانب الأخرى، أن يكون التفسير ملهمًا للبطولة والجهاد والمقاومة.

فواقعة عاشوراء تُقدّم أعظم دروس الصبر والثبات، ولولاها لما بق للدين وجود، إذ أفرغ الدين من معناه، وسُلُّم إلى الْأشرار، ولولا عاشوراء، لانتهت حركة العدالة الدينية.

٦. لا بد أيضًا من التركيز على البُعد الولائي للنهضة الحسينية. فقد كان أصحاب الإمام الحسين يقولون له: "يا حسين! لوكان لنا ألف نفس، لبذلناها فداء لك!" "يا حسين! لو خُيّرنا بين أن نكون في قصر من ذهب خالدين فيه أبدًا، أو أن نكون إلى جانبك، الخترنا صحبتك". إن الولاء الحقيق لا يتحقّق إلا بعد المعرفة، فالمحبّة، فالطاعة الصادقةً.

٧. من المعايير المهمّة أن يكون التفسير منسجمًا مع الشريعة والدين، أي أن يكون تفسيرًا شرعيًّا. ينبغي أن نحلِّل عاشوراء أيضًا من الناحية الفقهية: ما هي التكاليف المترتبة علينا في مثل ظروف عاشوراء؟ هل هناك واجب شرعي في هذه الحالة؟

الإمام، وهو إمام الشريعة، تحت أيّ مبدأ فقهي خاض هذه المعركة ودخل كربلاء؟

كلُّها أسئلة يجب أن يُجاب عنها من خلال الشريعة. ٨. ينبغي أن يُنظر إلى عاشوراء بنظرة إصلاحية سياسية، فالإمام الرضاي يقول: "إنه سائس للعباد"، و في الزيارة الجامعة نقراً: "وساسة العباد". فلا يمكن فصل عاشوراء عن بعدها السياسي. وكما قال الإمام الخميني: "حتى البكاء على عاشوراء هو عمل سياسي"، فينبغى أن تكون المجالس الحسينية مجالس إصلاح، وبداية للتغيير والنهضة.



٩. من الأبعاد الأخرى لعاشوراء، البُعد العرفاني والعاشق الذي بلغ القمّة،

فني يوم المعركة، حين فقد الإمام كلّ أحبّائه، أصبح وجُّهه أكثر إشراقًا وبهجة؛ لأنَّ لحظة الوصال مع الحبيب قد اقتربت. وهذا الأمر بحاجة إلى تحليل عرفاني عميق:

كيف يصل الإنسان إلى حالةٍ كهذه من الصفاء والذوبان في الله؟

١٠. وآخر المعايير، هو أن يكون التفسير عدالياً. جميع الأنبياء بُعثوا من أجل إقامة العدل،

فلابد من إشعال شعلة العدالة والعمل على تمكينها، وظ هور الإمام المهدي الله سيكون من أجل هذا الهدف أيضًا، وهو إقامة العدل الإلهي.

#### الهوامش:\_\_

١. الكليني، الكافي، ج١، ص١١.



تُصِرُّ إمبراطوريةُ الإعلام المعادي للدين - والتي وللأسف تبذل جهدًا كبيرًا للهيمنة على العقول - على الادعاء بأن البكاء والحزن في عزاء أهل البيت المن المناه على الاعتاب ومسببٌ له. في حين أن هناك أدلة كثيرة تنفي هذه المزاعم قامًا.

# نتائجعلمالنفس

تشير نتائج أبحاث متعددة إلى أن إقامة مراسم العزاء والبكاء لاتُعدّ، من وجهة النظر النفسية، علامةً على اضطراب أو اكتئاب، بل على العكس، فمثل هذه المراسم تُفضي إلى السِعادة، النشاط، والطمأنينة.

وقد أجري بحث بعنوان: "أثر المشاركة في عزاء محرّم على الحالة المزاجية (درجة الاكتئاب)"،

تناول فيه الباحثون أثر المشاركة في مراسم الحزن الديني خلال الأيام العشرة الأولى من شهر محرّم، على مستوى الاكتئاب لدى المشاركين.

استخدمت الدراسة النسخة الثانية من مقياس "بيك للاكتئاب" (٢٠٠٠, Beck, Steer, Brown).

وكان تصميم البحث من نوع شبه تجريبي ميداني، باستخدام اختبار قبلي وبعدي، دون وجود مجموعة ضابطة.

أظهرت نتائج اختبار T للعينات المرتبطة، عدم وجود فرق معنوي في درجة الاكتئاب بين ما قبل وبعد المشاركة لدى جميع المشاركين عمومًا. لكنّ المشاركين الذين كانوا يعانون من الاكتئاب (أي الذين تجاوزوا العتبة المحددة في الاختبار القبلي)، شهدوا انخفاضًا ملحوظًا في درجات الاكتئاب بعد المشاركة في العزاء، في حين لم يظهر لدى غير المكتئبين أي فرق معنوي بين الاختبارين.

وقد خلص الباحث إلى أن المشاركين الأصحّاء، وكذلك المشاركين عمومًا، لم يتجهوا نحو الاكتئاب بعد المشاركة في العزاء، بل إن المكتئبين تحسّنت حالتهم بعد تلك المشاركة.

# تحسن في الأداء والوظيفة

المشاركة في مجالس عزاء أهل البيت المِين الاتُسبّب تراجعًا في الأداء الوظيفي،

بل ترفع من كفاءة الفرد، وذلك بالنظر إلى طبيعة ومحتوى هذه المجالس التي تحتوي غالبًا على مباحث علمية ومعرفية، فتُسهم في تنمية الوعي المعرفي، وتوسيع العلاقات الاجتماعية، مما يؤدي إلى غوِّ في القدرات الاجتماعية للفرد.

ومن جانب آخر، فإن البُعد العاطفي والتراجيدي في هذه المجالس، يرفع من حسّ المسؤولية والاهتمام بالآخرين وقضاياهم، ويُهيّئ الشخص لقبول المسؤوليات، إضافة إلى أنه يُعلّمه كيفية التعامل مع المصائب والمحن، وهي جزء لا مفرّ منه في حياة كل إنسان، وكيفية إدارتها ومواجهتها بوعي وثبات.

#### الاقتداءبالقدوة

الاهتمام بمسألة "القدوة" في النظم التربوية، والسعي المجتمعي لتقديم غاذج يُحتذى بها،

يُظهر مدى أهمية هذا العامل. فالبشر في مراحل الطفولة الأولى يقتدون بوالديهم، وفي المراحل التالية، بشخصيات دينية وسياسية واجتماعية بارزة.

ولذلك، وعلى خلاف من يدّعي أن المشاركة في العزاء تُسبب الاكتئاب، نقول إن المعرِّين، من خلال الاقتداء بأهل البيت المياها، يتعلمون كيف يحيون بطمأنينة رغم المدائد، دون الوقوع في التوترات النفسية والعصبية.

بل إن هذا النوع من الاقتداء، لا يُسبّب الاكتئاب، بل يؤدي إلى الفرح والنشاط، لأن أفضل نموذج في العلاقات الاجتماعية هو النموذج الإصلاحي، وهو استخدام الأساليب المتنوعة في الأزمنة والظروف المختلفة. وقد استخدم الأئمة الأطهار الماليب متعددة وفق الظروف الزمانية والمكانية المختلفة.

لذلك، تُعدّ العزاءات، من الناحية السلوكية، سلوكًا معنويًا وروحيًا سليمًا يصدر من إنسان سليم، ويحمل معه آثارًا إيجابية فردية، اجتماعية، أخلاقية، روحية، دنيوية وأخرورية.

البُعد العاطفي والتراجيدي لمجالس عزاء أهل البيت، يرفع من الشعور بالمسؤولية والاهتمام بالآخرين، ويُعيِّ الإنسان لتحمّل المسؤوليات، ويُعلّمه كيف يواجه المصائب ويُدير مشاكله بحكمة.







# لماذالم يُقاتل الإمام السجّاد في كربلاء؟

لقد رافق الإمام زين العابدين الله والده الإمام الحسين الله في خروجه من المدينة، وحضوره في مكة ثم كربلاء. وكان من جملة أهداف هذه المرافقة، حماية أهل بيت الإمام الحسين الله من خطر الأسر أو القتل، ذلك لأن تعرضهم لأي مكروه كان من شأنه أن يعرّض نهضة الإمام الله للخطر.\

وقد ذكرت المصادر التاريخية أن الإمام زين العابدين الله كان مريضًا ليلة ويوم عاشوراء، وكانت مرضه شديدًا، وقد كانت هذه المشيئة الإهمية للمفظ الإمام من القتل وبقائه حيًّا. فقد نقل الشيخ المفيد أن الإمام السجاد الله كان مريضًا عصريوم التاسع من المحرم (تاسوعاء)، ويقول الإمام بنفسه: « «فدنوتُ منه لأَشْمَعَ ما يقولُ لهم، وأنا إذ ذاك مريضٌ، فسمعتُ أبي يقولُ لأصحابه...».

وكانت سلامة الإمام زين العابدين الشخص فرورية باعتباره حُجّة الله في الأرض بعد الإمام الحسين المخجمة الله تخلو الأرض من إمام وحُجّة. الأرض من إمام وحُجّة.

وقد وردت روايات كثيرة تؤكد ضرورة وجود الحجة الأهبة في كل عصر، ومن كلمات الأمَّق المعصومين الحِيْ في هذا الشأن «إِنَّ الْأَرْضَ لاَ تَخْلُو إِلَّا وَ فِيهَا إِلْمُ جَنَّ الْمُعْرَفُ الْمُحَلِّ وَلَيْ فِيهَا المُّجَّةُ، يُعَرِفُ الْمُلالَ وَالْمُرَامَ، وَيَدْعُو النَّاسَ إِلَى سَبِيلِ اللَّه» و «إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَدَحِ الْأَرْضُ بِغَيْرِ عَالٍ، وَلَوْ لاَ ذَلِكَ لَمَ يُعْرَفِ الْحُقُّ مِنَ الْبَاطِلِ». "

وفي عصر عاشوراء، استشهد جميع أصحاب الإمام الحسين الله ، ولم يبق من أبنائه سوى عليّ بن الحسين الله ، وكان مريضًا وعاجرًا عن القتال. وقد ذكر القاضي النعمان المغربي (المتوفى سنة ٣٦٣هـ) شدة

مرض الإمام حتى لم يكن يستطيع القتال. وفي بعض المصادر ورد ذِكرُ مشاركته في القتال، حيث خرج كالمجاهد، رغم مرضه، حاملًا سيفه إلى الميدان، فقاتل حتى أُصيب، ثم أمر الإمام الحسين الله بإرجاعه حفاظًا على حياته.

وقد أشار الفضيل بن الزبير، أحد محدثي وأصحاب الإمامين الباقر والصادق الله الله المسادق المسادق الله المسادق المسا

إلى أن الإمام السجاد الله جُرح في كربلاء أثناء مشاركته في بعض اللحظات من المعركة، وهو كان مريضًا. وبالتالي، فإن الإمام زين العابدين الله ، رغم مرضه، حاول أن يحمل السيف ويتوجه إلى ساحة القتال، لكن الإمام الحسين الله أمر أخته بأن تعيده من ساحة المعركة. وما يُلاحظ في الرواية الأخيرة هو عدم الإشارة إلى إصابته بجراح، لكن المهم فيها أن الإمام الحسين الله سعى جاهدًا لبقاء ابنه حيًا، لكي لا تخلو الأرض من نسل آل محمد صلوات الله عليهم.

□ الكاتب: محمدباقر بورأميني

### الهوامش:

- ١. ابن طاووس، اللهوف، ص٨٤.
- ٦. الشيخ المفيد، الإرشاد، ج٦، ص٩١.
  - ٣. الكليني، الكافي، ج١، ص ١٧٨.
- القاضي النعمان، شرح الأخبار في فضائل الأنمة الأطهار إلى ج٣. ص٢٥٠.
  الفضيل بن الزبير، تسمية من قتل مع الحسين من ولده وإخوته وأهل بيته وشيعته، تحقيق السيد محمد رضا الحسيني الجلالي، ص٢٤.
  - العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٥، ص٥٦.





# الأسود... لون العشق!

كان الحسين، بشموخه وأناقته، رجلًا أنيقًا بحق؛ من الناس الذين ينسقون بين لون الساعة، والسروال، والقميص بدقة لافتة. كان معروفًا بين أصدقائه بحبّه للألوان الزاهية، حتى إنهم كانوا يازحونه بالمثل الشعبي القديم: «بخَطّ كَيّ سرواله يُكن تقطيع الطيخ!»

لكن ما إن يدخل شهر محرّم، حتى يتحوّل مزاجه إلى الطابع الأسود، وإذا سُئل عن سرّ هذا التغيير، أجاب بعبارته المعهودة وبابتسامة خفيفة: "الأسود... لون العشق!"

# جلسة عائلية وأسئلة محرجة

في أوائل محرّم، دُعي إلى مناسبة عائلية، فتجمّع حوله الأقارب بفضول واضح. قال أحدهم: "أليس السواد لباس أهل النار؟"

> وقال آخر: "أليس السواد مكروهًا في لباس الرجال بحسب الشريعة؟"

أما الثالث فقال مازحًا: "ميزة اللباس الأسود الوحيدة أنه لا يُظهر الأوساخ، مهما تراكمت!"أشكان كان يُصغي جيّدًا... سمع كل كلمة، وتأمّل في كل عبارة، ثم أجابهم مدوء وثقة.

لنبدا بفرشيد، الذي قال إن اللباس الأسود هو لباس أهل النار. بل وأكثر من ذلك، أشار إلى أن الإمام علي الملا وصف اللباس الأسود بأنه لباس فوعون.

ولكن، فلنكن منصفين: هل يوجد في فتاوى مراجع الشيعة فتوى واحدة تحرّم ارتداء اللباس الأسود؟

في أقصى الحالات، نجد القول بكراهته، وهو ما أشار إليه شهاب بدقّة.

ثم دعونا نسأل: لو كانت المسألة بهذه الصورة، فكيف نفسّر وصيّة مرجع كبير مثل آية الله العظمى السيد المرعشي النجفي، الذي طلب أن يُدفن بثوبه الأسود الذي ارتداه في عزاء الإمام الحسين الله ؟

هل يُعقل أن يرضى هذا العالم الورع بأن يُرافقه في رحلته الأخيرة لباسٌ يُقال عنه إنه لباس أهل النار؟

أما سامان، ابن خالنا الأنيق، فقد أطلق تعليقًا أضحك الجميع حين قال مازحًا: "اللباس الأسود ميزته الوحيدة أنه لا يُظهر الأوساخ مهما كانت كثيرة!"

لكن، ألم تفكّروا أن بعض الروايات التي عبّرت عن موقف سلبي تجاه اللباس الأسود، قد جاءت في سياق اجتماعي محدد؟

فربما كان القصد منها ردع الجاهليّين عن ارتداء لباس لا يُعرف فيه النظيف من المتسخ، في بيئة كانت النظافة فيها معيارًا مهمًّا للتمييز والهيبة.

تنحنح أشكان قليلًا وقال:

أليس ارتداء السواد في عزاء

الأقارب والأصدقاء علامة

على الاحترام والمواساة؟

فان كان كذلك وأنتم

تعلمون أنه كذلك فلماذأ

لا أواسي أهل بيت النبي في

مصاب الإمام الحسين علية

السلام؟ نعم، لو كنتُ أوّل من

ابتدع هذا السلوك، لكان لكم

عـذر... لكنِّ هـذا الفعل صدر

مرارًا عن أقرب الناس إلى

النبي، ولم يُنكره أحد.

"هل رأيتموني يومًا أرتدي الأسود خارج أيّام عزاء سيّد الشهداء عليه أو في مجالس الفاتحة؟"

> أوماً الجميع برؤوسهم نفيًا. فأردف قائلًا:

"أليس ارتداء اللباس الأسود في عزاء الأقارب والأصدقاء دلالة على الاحترام والمواساة؟ إذا كان كذلك - وأنتم تعلمون أنه كذلك - فلماذا يُستنكر عليّ أن أواسي أهل بيت النبيّ صلى الله عليه وآله في مصابهم الجلل باستشهاد الحسين المالية؟"

"نعم، لو كنتُ أول من أحدث هذا السلوك، لكان في كلامكم وجه. لكنّ هذا السلوك قد صدر مرارًا وتكرارًا عن أقرب الناس إلى النيّ، ولم يُنكر عليهم أحد.

فعندما بلغ نبأ استشهاد الإمام الحسين الله إلى أمّ سلمة، زوج النبيّ صلى الله عليه وآله، لبست السواد، ونصبت خيمةً في مسجد النبيّ وأقامت فيها مجلس عزاء.

بل وتشهد كتب التاريخ أن نساء بني هاشم ارتدين السواد عند سماعهن بمصيبة كربلاء،

ولم ينهَهنّ الإمام السجاد الله ، بل تولّى بنفسه أمر إطعامهنّ أثناء فترة الحزن." "ألا تدلّ هذه المواقف - التي جرت أمام أعين إمام معصوم - على أن ارتداء السواد في عزاء الإمام الحسين الله هو استثناء محمود؟"

كان أشكان يتكلّم والجميع يُصغي بانتباه.

لم يَعُد في الأجواء تلك التعليقات الحادّة ولا الأسئلة المستفرّة.

حُقًّا... ما أجمل أن يخشع الإنسان للحق إذا استبان له!

◘ الكاتب: حسين سروقامت





# التحريف الماكر

ســـؤال:أليـسـتالأحــاديـثالـــواردةعن المعصومين الله ، والتي تفيد بأن من ذرف دمعة واحدة على الإمام الحسين الله وجبت له الجنّة، سببًا في انصراف بعض الناس إلى ارتكاب المعاصى؟

لقد وردت روايات عديدة في شأن البكاء على الإمام الحسين الله وإقامة العزاء عليه، ومنها ما رواه الشيخ الصدوق عن الريّان بن شبيب، أن الإمام الرضا الله قال: « يَا الِبْنَ شَبِيبٍ إِنْ كُنْتَ بَاكِياً لِشَيْءٍ فَابْكِ لِلْحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَإِنَّهُ لَلْحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَإِنَّهُ ذَيْحَ كَمَا يُذْدَعُ الْكَبْشُ... يَا إِبْنَ شَبِيبٍ إِنْ بَكَيْتَ عَلَى ذَيْحَ كَمَا يُذْدَعُ اللَّمَالُمُ مَتَى تَصِيرَ دُمُوعًكُ عَلَيْ خَدَيْكَ غَفَرَ الله لَكَ كُلَّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتَهُ صَغِيراً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلاً عَلَيْهِ السَّلامُ عَنَى تَصِيرَ دُمُوعًكُ عَلَى عَلَيْهِ السَّلامُ عَنَى تَصِيرَ دُمُوعًكُ عَلَى خَدَيْكَ غَفَرَ اللهُ لَكُ كُلَّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتَهُ صَغِيراً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلاً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلاً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلاً

يَا اِبْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرِّكَ أَنْ تَلْقَى أَلَّةَ عَزَّ وَ جَلَّ وَ لَا ذَنْبَ عَلَيْكَ فَزُر ٱلْحُسَيْنَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ يَا الِبْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ تَشْكُنَ ٱلْغُرَفَ ٱلمُبْنِيَّةَ فِي ٱلْجُنَّةِ مَعَ ٱلنَّبِيِّ وَٱلَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ فَالْعَنْ قَتَلَةً ٱلْحُسَيْنِ». \

وعليه، فإن الشيعي الحقيقي هو من يعمل بجميع الفرائض الإلهية، ويجتنب جميع النواهي.

فالشيعة بمعناها الحقيق تعني "التدوة "التابع"، والإمام يعني "القدوة والقائد"، ولذلك فإننا لا نُعدّ من شيعة الإمام الحسين الخيلة إلا إذا كنا نلتزم بنهجه، ونتبع مدرسته ومدرسة سائر الأمّة الطاهرين الخيلة.

وقد قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿إِنَّمَا يَتَفَتَّبَلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ﴾ (المَائدة: ٢٧)،

فن هذا المنطلق، لاتكون العزاءات والدموع مقبولة عند الله، إذا كانت من شخص غير تق غارق في المعاصي، لأن الثواب

المذكور في الروايات إلها يُرتب على الأعمال المقبولة، لا كلّ عمل ظاهري.

وقد يُثار هنا تساؤل: إذاكان الثواب الوارد في الروايات حول البكاء والعزاء مخصوصًا بالمتقين،

فلماذا ذُكر فيها مغفرة الذنوب الكثيرة والعظيمة؟ والجواب: أن الروايات التي تقول إن "الجنّة واجبة له"، فهي خاصة بالمتقين، فإذا كان هذا المتقي قد قصّر في بعض واجباته أو ارتكب بعض المعاصي، فإن شفاعة أهل البيت المين تكمّل النقص، ويُؤمّن له الراحة والسعادة في الآخرة.

أما بالنسبة إلى الروايات التي تتحدث عن مغفرة الذنوب الكبيرة، فيجب أن يُعلم أن الإنسان ليس معصومًا، وقد يرتكب ذنوبًا قبل أن يصل إلى مرحلة التقوى، فإذا أراد التوبة وتغيير مساره، وطلب العون من الإمام الحسين الله وسعى إلى الشفاعة، فإن مغفرة تلك الذنوب مرتبطة بهذا التحول والنية الصادقة. لأن الله



لا يغفر الذنوب بدون توبة وندم وإصرار على عدم العودة.

وقد قال الشهيد مرتضى مطهري، في مناقشته لتحريف عطهري، في مناقشته لتحريفات المعنوية البالغة في قضية كربلاء، هو القول بأن الحسين بن علي اللهمية، قام ليُقتل، فيكون فداءً عن ذنوب الأمة! أي إنه الفكرة مستوردة من المسيحية، المسيحيون أن حيث يعتقد المسيحيون أن المسيح الله صلب ليكون المسيح الله صلب ليكون

#### الهوامش:

۱. الأمالى (للصدوق)، ج۱، ص۱۲۹. ۲. الكافي، ج۲، ص۳۸۳. ۳. مرتضى مطهري، الملحمة الحسينية، ج۱، ص ۱۰۳-۱۰٤.



#### سؤال

لماذالانزال بعدمروركل هذه السنوات نقيم العزاء على الأثمة، لاسيما الإمام الحسين الله ولماذا لا يزال الناس يُقبلون بأعداد هائلة إلى كربلاء ومشهد والحج، وتُصرف في ذلك مليارات من الأفصال؟ الموال؟ أليس من الأفصل أن توجّه هذه التكاليف إلى كفالة الأيتام، وتجهيز العرائس، ودعم الفقراء والمحتاجين في بلادنا؟

#### الجواب:

بقاء أيّ أمر واستمراره، يتطلّب ما يليق به من اهتمام ونفقة، بحسب قيمته ومكانته.

ولاشك أن خدمة الناس ورعاية المحتاجين والمحرومين من أهم الواجبات في المجتمع الإسلامي، بل هي من صميم الدين وروح الشريعة. لكن لا ينبغي أن ننظر إلى الأمور بعين واحدة؛ فبجتمعنا الإسلامي يقوم على منظومة متكاملة من القيم والاحتياجات، وكلَّ منها يستحق نصيبه من العناية في زمانه ومكانه.

إقامة مجالس العزاء، وإحياء ذكرى الشهداء، وزيارة مراقد أهل البيت المنظم اليست من الأمور الأساسية والمهمة، بل هي من أهم العوامل التي تحفظ الهوية الدينية، وتربط الأمة بمبادئها، وتغذّي الروح بالبصيرة والولاء. وما يُنفق على هذه الزيارات والمجالس، في الغالب، لا يأتي من طبقات مترفة، بل من الناس البسطاء، المؤمنين، الذين أشار إليهم السائل نفسه؛ وهؤلاء لا يرون في ما يقدمونه تبذيرًا، بل صدقة جارية، وبركة تعمّهم وتعمّ غيرهم، مادّياً ومعنوياً.

إن زيارة قبور الأعّة الأطهار، وإقامة مجالس العزاء، لا سيما في مصاب الإمام الحسين الله ، تُعدّ من أفضل الأعمال وأعظم الوسائل للتقرب إلى الله تعالى، وهي من شعائر الدين التي أقيمت عليها الأدلة القرآنية والروائية الكثيرة. وقد أجمع علماء الإسلام على أن تعظيم هذه الشعائر، وإحياؤها بأبهى صورة، من مسؤوليات المؤمنين وواجباتهم الشرعية، لما فيها من آثار عظيمة المؤمنين وواجباتهم الشرعية، لما فيها من آثار عظيمة لا تُقاس بالنفقات المبذولة في سبيلها.

ومن أبرز فوائدها وغراتها:

 ١. تعريف الأمة بمقام وسيرة قادتها الحقيقيين من أمّة أهل البيت الميلان وترسيخ مكانتهم في الوجدان الشعبي والدين.

٢. تعزيز الوحدة بين صفوف المؤمنين من مختلف

الطبقات والانتماءات، حول راية واحدة ومبداً واحد. ٣. زيادة المحبة والولاء لآل بيت النبي، وهي الأجر الذي طلبه الله تعالى لرسالته، حيث قال: "قل لا أسألكم عليه أجرًا إلا المودّة في الـقُربي" (الـشورى: ٢٣). ومن مصاديق هذه المودّة أن نفرح لفرحهم ونحزن لحزنهم. ٤. نشر قيم الكمال الأخلاقي والفضيلة في المجتمع، وجعل سيرتهم منارات للسلوك القويم.

 ه. الدعوة إلى الدين، وتعميق الوعي بحقائق الرسالة، والتحذير من الانحرافات الفكرية والسلوكية.

آثبات شرعية نهضة الإمام الحسين اله ضد الظلم والطغيان، وبيان أهدافها النبيلة للأجيال.

 ٧. استذكار مصائب أهل البيت مما يُهون على المحبّين مصائبهم ويصبّرهم على البلاء.

 ٨. مواساة الرسول الأكرم وأمير المؤمنين وفاطمة الزهراء وسائر الأمّة ﷺ في مصاب كربلاء.

٩. منع طمس واقعة عاشوراء من الذاكرة التاريخية؛
 فلو لا هذه المجالس والزيارات، لضلّت الأجيال عن حقيقة المظلومية الحسينية.

 فضح الجرائم التي ارتكبها الظالمون، وخاصة الأمويين والعباسيين، ضد أهل البيت الينيخ.

 ١١. الاقتداء بعاشوراء كحركة إصلاحية ثورية، واستلهام نهج الأمّة بإيرة في مواجهة الظلم والانحراف.

 تكريم القيم الإلهية والإنسانية المتمثلة في شخصيات الأمّة وسيرهم النورانية.

١٣. تنمية الفضائل وترسيخ روح الشهادة والتضحية من أجل الحق في نفوس المؤمنين.

إحياء الدين الإسلامي عن طريق شعائر العزاء؛ فإن البكاء على الإمام الحسين على وإقامة مجالسه هي التي حفظت الإسلام من الزوال، إذ قال الإمام: "إن كان دين محمد لا يستقيم إلا بقتلى، فيا سيوف خذينى".

١٥. الزيارات والسفر إلى العتبات والحج تساهم في إنعاش الاقتصاد الإسلامي، وتوفير فرص عمل للسائقين والكسبة والحرفيين وغيرهم، مما يعود بالنفع على مختلف شرائح المجتمع.

لماذا تُوجَّه الانتقادات إلى زيارات العتبات، لاإلى رحلات أوروبا وتركيا؟

السؤال المطروح هنا: لماذا تُثار مثل هذه الإشكالات والاعتراضات عندما يتعلّق الأمر بزيارة كربلاء أو الحج

إلى مكة، ولا تُطرح أبدًا عند الحديث عن السفر إلى أوروبا، تركيا، أو سائر البلدان السياحية؟ مع العلم بأن هذه الرحلات السياحية تُكلّف أضعاف ما يُنفق في الزيارات الدينية! الأعجب من ذلك، أن الذي ينفق على زيارة الحسين أو الحج، في الغالب، هو نفسه الذي يسارع إلى إعانة الفقراء والمحتاجين، ويقتدي في ذلك بأعته الذين جعلوا خدمة المظلومين والمستضعفين من جوهر رسالتهم. فالاهتمام بالفقراء لا يتناقض مع أداء الشعائر، بل يتكامل معها.

إن إصلاح أحوال المحرومين لا يتم إلا من خلال نهج حسيني أصيل، يزرع في النفوس روح المسؤولية، والإصلاح، ومقاومة الظلم؛ ولم يُعالج فقر المستضعفين بالصدقات العابرة والمساعدات المؤقتة.

وفي هذا السياق، يقول الأستاذ الشهيد مرتضى مطهري - قبل قرابة نصف قرن - في ردّه على من يثير مثل هذه الشبهات:

"يظنّ البعض أن الناس يُنفقون المال لمجرد تحصيل الثواب، فيقولون: تصدّق هنا، ابن مستشنى هناك، حتى تنال الأجر! لكن المسألة أعمق من مجرّد الثواب... النّبعث حيًّا! اذهب إلى المدينة، زر قبر النبي، واستمد منه القوّة! اذهب إلى المجالس، واتصل روحيًا بالحسين وعلى... ثم حينها، ستبني الجسر، وتشيد المدرسة، وتُقيم المستشنى! أما أولئك الذين لا يذهبون إلى مشهد أو كربلاء أو المدينة، فهل نراهم يبنون الجسور والمدارس؟ لا! بل يسافرون إلى باريس وسويسرا حيث تتلوّث أرواحهم... ثم يعودون ليقولوا: هناك أطفال مرضى وفقراء... وما شأني أنا بهم؟!"

بهذا المنطق العميق، يبين الشهيد مطهري أن زيارة العتبات ليست ترفًا ولا هروبًا من المسؤولية، بل هي بداية وعي، وانبعاث روحي، وانطلاقة نحو العمل والبناء.

إقامة مجالس العزاء وزيارة الأمّة، من أهمّ ما يرتبط بسعادة الدنيا والآخرة للأمة الإسلامية.

وغالبًا ما يُدوّها المؤمنون المتديّنون، من الطبقات المتوسطة أو الضعيفة، الذين ذُكروا في السؤال ذاته. ومع ذلك، ينتفع من بركاتها المادية والروحية الجميع، وخاصة الفقراء والمحرومين.

□ الكاتب: حميد كريمي



السؤال:

هلكانت نهضة الإمام الحسين المحركة ديمقراطية؟ بمعنى آخر، هل كانت استجابة لرسائل أهل الكوفة، وقد تحرك الإمام نحوها لتنفيذ إرادة شعبية أومشروع ديمقراطي؟

#### الحواب:

اعتُبرت نهضة عاشوراء حركةً إلهيةً تهدف إلى مواجهة تيارٍ منحرفٍ داخل المجتمع الإسلامي.

وقد اعتُبر الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وإحقاق الحق، ومقارعة الباطل، من أركان هذه النهضة.

كانت رسائل أهل الكوفة طلبًا من الإمام الحسين الله لتولّي القيادة وتأسيس الحكومة، وهو ما دفعه إلى الخروج من مكة متجهًا نحو الكوفة، إلا أن تخاذل أهل الكوفة في النهاية، أدى إلى استشهاد الإمام.

# فلسفة نهضة الإمام الحسين اليا

بعد دراسة أسباب النهضة الحسينية، تتّضح الحقيقة التالية:

الدافع الأساسي لهذه النهضة كان التصدي لتيارٍ منحرفٍ نشأ داخل المجتمع الإسلامي،

تيار استهدف جوهر الدين، وسعى تدريجيًا إلى تجريد الأمة من أحكام الشريعة الإلهية.

الإمام الحسين الله لم يقم في زمن حكم معاوية، وأحد أسباب ذلك هو الفرق الجوهري بين حكم معاوية وحكم يزيد؛ فبينما حاول معاوية اجتناب المواجهة الصريحة مع الشريعة، كان يزيد يُجاهر بالفسق ويُعلن مخالفته لأحكام الإسلام دون خجل.

بل إنه اتخذ الخلافة أداةً لتدمير الدين من أساسه. وحين أرسل يزيد إلى الإمام الحسين الله من يطلب منه

البيعة، أجابه الإمام قائلاً:

"كيف أبايع فاسقًا، شارب خمر، يُجاهر بالمعصية؟" فقد صرح الإمام بهدفه منذ البداية، فعندما خرج من المدينة، خاطب أخاه محمد بن الحنفية قائلاً: "إني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا مفسدًا ولا ظالمًا، وإنما خرجت لطلب الإصلاح في أمة جدي، أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر"."

أساس النهضة الحسينية كان إحقاق الحق ودفع الباطل، فقال الله "ألا ترون أن الحق لا يُعمل به، والباطل لا يُتناهى عنه؟ فليرغب المؤمن في لقاء الله

وفي رسالة بعث بها إلى وجهاء البصرة، أوضع أن دافعه للقيام هو دعوة الناس إلى كتاب الله وسنة نبيّه، خاصةً في وقتٍ ضاعت فيه السنن وكثرت البدع."

# دور إرادة الناس في نهضة عاشوراء

من النقاط المه<mark>مّة في</mark> النهضة الحسينية، ومجمل مسألة الحُكم عند الم<del>عصوم</del>ين،

مسألةً رضا النا<mark>س و إ</mark>رادتهم. فبناء السلطة السياسية للحاكم الإسلامي، و<del>م</del>ارستها،

يتحققان بعد قبول الناس ودعمهم لها، كما حدث مع حكومة الني في المدينة،

وحكم الإمام علي الما المحمد القصيرة لحكم الإمام الحسن الله ، الإمام الحسن الله ،

التي جاءت بعد مبايعة ودعم فئات كثيرة من المسلمين. وكذلك استمرار هذه الحاكمية كان مشروطاً بالدعم العملي من المسلمين.

لكن هذا لا يعني أن مشر<mark>وعية</mark> الحكم الديني تعتمد على إرادة الناس، بل إن الح<mark>كم ال</mark>سياسي في زمن وجود المعصوم حق حصري له، ولا يجق للناس أن يمنحوا

المشروعية لحكم غير المعصوم.٤

#### النتبحة

انطلاقًا من ما سبق، يمكن القول إن نهضة الإمام الحسين المن كانت ذات منشأ إلهي وديني، دون إنكار حضور العنصر الشعبي فيها.

فقد بدأ يزيد بفرض البيعة على الإمام، في مسارٍ يُفضي إلى القضاء على الدين،

فامتنع الإمام عن البيعة، وخرج من المدينة، ليقوم المسلمون في الكوفة - المتضايقون من ممارسات يزيد - بإرسال الرسائل الكثيرة إلى الإمام، طالبين قدومه، وساعين إلى إسقاط الحكم الظالم. وكانت هذه الدعوات حُجّة واضحة على الإمام،

وجعلت من نهضته واجبًا إلهيًا يهدف إلى إسقاط الحاكمية الباطلة.

وبهذا، أعلن الإمام الحسين الشيخ ثورته التاريخية، كما أسس النبي صلى الله عليه وآله، والإمام علي، والإمام الحسن الشيخ، حكوماتهم بعد حصول الرضا العام. لكن هذالا يعني أن رأي الناس هو أساس المشروعية كما تفترض الديمقراطية،

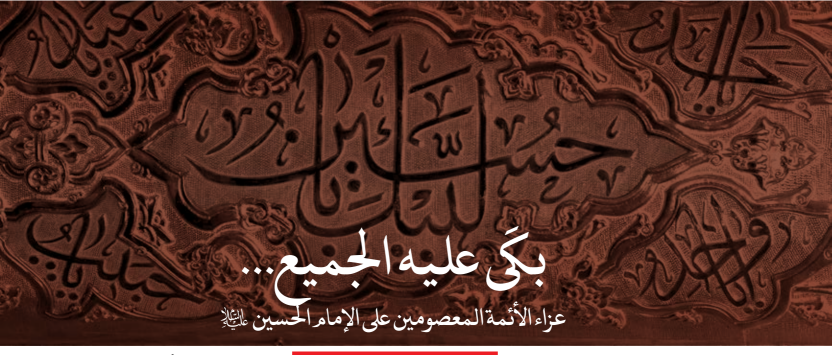
بل أن المشروعية الحقيقية في الحُكم، للمعصوم فقط.

#### الهوامش:

۱. باقر شريف القرشي، حياة الإمام الحسين، ج٢، ص٢٥٥. ٢. سيد هاشم رسولي محلاتي، حياة الإمام الحسين، ص١٥٢. ٣. الطبري، تاريخ الطبري، ج٤، ص٢٦٦.

انظر: سورة النساء، الآية ٦٤؛ وسورة الأحزاب، الآية ٣٤، حيث يُؤكد القرآن الكويم ولاية النبي السياسية ووجوب طاعته، وعدم جواز خالفة حكه.





#### السؤال:

هل كان المعصومون اليا يُقيمون مجالس العزاء على الإمام الحسين الله في أيام محرّم؟

#### الجواب:

ذكرت المصادر التاريخية والروائية الشيعية أن الأمُّة عَلَيْ أَقَامُوا العزاء على الإمام الحسين عليه في مناسبات متعددة، وكانت مجالس العزاء تُعقد يوميًا في شهر محرّم، وكان بعضهم، كالإمام السجّاد عليه ، يلبس السواد في هذه الأيام. ١

قال الإمام السجّاد عليه : «كان ليعقوب النبي اثنا عشر ولدًا، فذهب الله بواحد منهم،

فابيضّت عيناه من كثرة البكاء حتى عمى، وأنا رأيت بعيني مقتل أبي وأخى وغيرهما بجانبي، فكيف يزول حزني؟».٢

# عزاء الإمام السجّاد السِّيِّ

حضر الإمام السجّاد على واقعة كربلاء وكان شاهدًا على شهادة أبيه،

وقد ذكرَت المصادر أن الإمام قضى بقية عمره في الحزن والبكاء على والده وشهداء كربلاء."

وقال الإمام الصادق الله عن الإمام السجّاد الله: «بكى على أبيه أربعين سنة،

وكان يصوم، فإذا جاء وقت الإفطار وجيء له بالطعام، يقول: قُتل ابن رسول الله جائعًا،

قُتل ابن رسول الله عطشانًا، ثم يكرر ذلك ويبكي». ٤

# عزاء الإمام الباقر اليه

نقل ابن قولويه في كتاب كامل الزيارات أن الإمام الباقر علي كان يأمر بالعزاء في يوم عاشوراء، وكان يُقيم مجلسًا في بيته لهذه المناسبة.٥

# عزاء الإمام الصادق اليلا

وردت روايات كثيرة في عزاء الإمام الصادق العلام، وكان يطلب من الشعراء أن يُنشِدوا له المراثي في جده الحسين اليلا، ويُشجّعهم على ذلك. وكانت نساء أهل بيته يستمعن إلى تلك المراثي من وراء الستر ويبكين.٦ وفي إحدى الروايات، قال الإمام الصادق الله لأحدهم: "أنشدني شبِعرًا"، فلما أنشده، قال الإمام: "ليس هذا ما أردته، بل أريد من تلك الأشعار التي تُنشَد عند قبر

فأنشده ذلك الشخص شعرًا في رثاء الحسين علي ، فلما رأى بكاء الإمام، توقّف عن الإنشاد، فقال له الإمام: "تابع إنشادك".'

# عزاء الإمام الكاظم اليلا

قال الإمام الرضايلي: "كان أبي إذا دخل شهر محرّم، لا يُرى ضاحكًا، وكان الحزنُ يعلوه حتى إذا جاء اليوم العاشر، كان يوم مصيبته وبكائه، وكان يقول: عاشوراء يومٌ استُشهِد فيه جدي الحسين الي ". م

### عزاء الإمام الرضا النيام

روى دعبل الخزاعي أنه دخل على الإمام الرضا الله في بداية شهر محرّم،

وكان الإمام جالسًا وحوله أصحابه، والحزن ظاهرٌ عليه. فلما رآه، قال له:

"مرحبًا بك يا دعبل! مرحبًا بمن ينصرنا بيده ولسانه!". ثم أمر بوضع ستر بينه وبين نساء أهل بيته، فجلسن خلفه يبكين على مصاب الحسين اليا، ثم قال لدعبل: "أنشدني مرثية". ٩

# عزاءالأئمةالأربعةالآخرين

منذ زمن الإمام الجواد عليه وحتى الإمام المهدى عليه. تفاوتت مساحة إقامة العزاء ما بين اتساع وتضييق؛ ففي عهد الإمام الجواد عليه ، كان من الممكن للشيعة إقامة مجالس العزاء بحرية، وقد استمر هذا حتى زمن المعتصم العباسي، ثم بدأت الضغوط على الشيعة، وتعرضوا للتضييق في إحياء شعائرهم. ١٠

قال الإمام الرضايلي: "كان أبي إذا دخل شهر محرّم، لا يُرى ضاحكًا، وكان الحزنُ يعلوه حتى إذا جاء اليوم العاشر، كان يومَ مصيبته وبكائه، وكان يقول: عاشوراء يومٌ استُشهد فيه جدي الحسين اليالا".

۱. سياه پوش در سوگ ائمه نور، علي أبو الحسني منذر، ص ١٢٧-١٢٨.

الشيخ الصدوق، الخصال، ج٦، ص٨٥-٥١٩.
 سيد صالح شهرستاني، تاريخ النياحة على الإمام الشهيد الحسين

.ي و ك ٤. سيد محسن أمين، المجالس السنية، ج١، ص١٥٥. ٥. تاريخ النياحة على الإمام الشهيد الحسين بن علي، ص١٦٠.

 عباس صفائي حائري، تاريخ سيد الشهداء، ص٥٦٦. ٧. ابن قولويه، كامل الزيارات، ص١٠٥-١٠٦.

٨. الشيخ الصدوق، الأمالي، ج٢، ص١١١. ٩. العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج٠٤، ص٢٥٧. ١٠. بحار الأنوار، ج٠٤، ص٢٥٢-١٣٧.

@shobahat\_mag. www.Shobhe.pasokh.org pasokh.org spasokh.com wikipasokh.com pasokh.tv shobhepajouhi.ir

